
Platão e a Cuíca
Para sons eletrônicos e cuíca amplificada e modificada em tempo real

Wlsn Skrsk / 24



0      1            2             3           4          5         6                         7‘11

Caverna

Sombras

Luz

 L   T  I A   N             C        B                S                                                                                                      

0    45    51 58  1‘07 1‘23                 1‘41           2‘10         2‘34      2‘59         4‘14  

GG

          3‘52                                 4‘41       5‘10         5‘28    5‘44 5‘53 6‘   6‘06 

S        B  C        N       A  I   T   L

Platão e a Cuíca

GG

L                                       (S1/R1)            (lamento Ag + Fx)                                                                                                                                (S2 / PR 2)   Fx                      (multitap)

Cc

El

Z1

(Poli – 3 / 5 / 7 / 11)               Ritmo 2                                 Noise         Subs                        InHarmonics

Para sons eletrônicos, vídeo e cuíca amplifcada e modifcada em tempo real

WS/24



Platão e a Cuíca
(2024 / Quad / dur : 7‘07)

O Mito da Caverna de Platão  (República – Livro 7) como metáfora à produção
sonora dentro de uma cuíca amplificada – onde não se vê o modo de produção,
mas somente a parte de fora, que parece ser manipulada de dentro. Onde será
agregada mais uma camada – a transformação eletrônica em tempo real. De um
mundo de sombras à mais ofuscante luz.

A relação evidente do chamado Platonismo baseia-se fartamente na acepção dos
números inteiros – sua magia derivada do Pitagorismo – e os sólidos perfeitos ou
regulares – representantes do mundo das idéias...

Utilizando vídeo sincronizado em 3 partes : sombras / fogo caverna / luz. A música
está dividida em 18 partes, sinalizadas por um som muito curto que se repete. 
Os eventos no tempo são dispostos de forma espelhada 1x e x-1 e são baseados
nas chamadas  Proporções Metálicas : áurea (entre 1 e 2), prata (entre 2 e 3) e
assim por diante. São elas:

G = proporção áurea (golden mean) 1.6180
S = proporção prata (silver ratio) 2.4142
B = proporção bronze (bronze mean) 3.3027
C = proporção cobre (copper mean) 4.2360
N = proporção niquel (nickel mean) 5.1925
A = proporção alumínio (aluminium) 6.1622
I  =  proporção ferro (iron mean)  7.1400 
T =  proporção estanho (tin mean) 8.1231
L =  proporção chumbo (lead mean) 9.1097

Os intervalos entre as marcações mesclam solos de cuíca com regiões totalmente
eletrônicas. Às vezes de forma intercalada, superpostas, ou outras vezes não. As
proporções normais estão em roxo, as proporções espelhadas em vermelho.

Na parte mais acima da partitura temos linhas de vídeo : sombras / caverna / luz. O 
vîdeo será feito por Wilson Sukorski via IA. 

A música tem a duração de 7 min e 11 segundos. É nativa em quadrifonia (4.1).
Performance de cuíca : Wilson Sukorski.

Wlsn Skrsk/24 



Platão e a Cuíca
Texto do Mito da Caverna – República Livro VII

Sócrates    – Agora,  imagina a maneira como segue o estado da nossa natureza  relativamente à  instrução e à
ignorância.  Imagina homens numa morada subterrânea, em  for;.ma de caverna, com uma entrada aberta à  luz;
esses homens estão aí desde a infância, de pernas e pescoços acorrentados, de modo que não podem mexer-se
nem ver senão o que está diante deles, pois as correntes os  impedem de voltar a cabeça; a  luz chega-lhes de
uma fogueira acesa numa colina que se ergue por detrás deles; entre o fogo e os prisioneiros passa uma estrada
ascendente. Imagina que ao longo dessa estrada está construído um pequeno muro, semelhante às divisórias que
os apresentadores de títeres armam diante de si e por cima das quais exibem as suas maravilhas.
Glauco– Estou vendo.
Sócrates– Imagina agora, ao longo desse pequeno muro, homens que transportam objetos de toda espécie, que
os transpõem: estatuetas de homens e animais, de pedra, madeira e toda espécie de matéria; naturalmente, entre
esses transportadores, uns falam e outros seguem em silêncio.
Glauco- Um quadro estranho e estranhos prisioneiros.
Sócrates   — Assemelham-se a nós. E, para começar, achas que, numa tal condição, eles  tenham alguma vez
visto, de si mesmos e de seus companheiros, mais do que as sombras projetadas pelo fogo na parede da caverna 
que lhes fica defronte?
Glauco  — Como, se são obrigados a ficar de cabeça imóvel durante toda a vida?
Sócrates  — E com as coisas que desfilam? Não se passa o mesmo?
Glauco  — Sem dúvida.
Sócrates  — Portanto, se pudessem se comunicar uns com os outros, não achas que tomariam por objetos reais
as sombras que veriam?
Glauco  — É bem possível.
Sócrates  — E se a parede do fundo da prisão provocasse eco sempre que um dos transportadores falasse, não
julgariam ouvir a sombra que passasse diante deles?
Glauco  — Sim, por Zeus!
Sócrates  — Dessa forma, tais homens não atribuirão realidade senão às sombras dos objetos fabricados?
Glauco  — Assim terá de ser.
Sócrates    —  Considera  agora  o  que  lhes  acontecerá,  naturalmente,  se  forem  libertados  das  suas  cadeias  e
curados  da  sua  ignorância.  Que  se  liberte  um  desses  prisioneiros,  que  seja  ele  obrigado  a  endireitar-se
imediatamente, a voltar o pescoço, a caminhar, a erguer os olhos para a  luz: ao  fazer  todos estes movimentos
sofrerá, e o deslumbramento  impedi-lo-á de distinguir os objetos de que antes via as sombras. Que achas que
responderá  se  alguém  lhe  vier  dizer  que  não  viu  até  então  senão  fantasmas,  mas  que  agora,  mais  perto  da
realidade e voltado para objetos mais reais, vê com mais justeza? Se, enfim, mostrando-lhe cada uma das coisas
que  passam,  o  obrigar,  à  força  de  perguntas,  a  dizer  o  que  é?  Não  achas  que  ficará  embaraçado  e  que  as
sombras que via outrora lhe parecerão mais verdadeiras do que os objetos que lhe mostram agora?
Glauco  - Muito mais verdadeiras.
Sócrates  - E se o forçarem a fixar a luz, os seus olhos não ficarão magoados? Não desviará ele
a vista para voltar às coisas que pode fitar e não acreditará que estas são realmente mais
distintas do que as que se lhe mostram?
Glauco  - Com toda a certeza.
Sócrates  - E se o arrancarem à força da sua caverna, o obrigarem a subir a encosta rude e
escarpada e não o largarem antes de o terem arrastado até a luz do Sol, não sofrerá vivamente e
não se queixará de tais violências? E, quando tiver chegado à luz, poderá, com os olhos
ofuscados pelo seu brilho, distinguir uma só das coisas que ora denominamos verdadeiras?

Glauco  - Não o conseguirá, pelo menos de início.
Sócrates  - Terá, creio eu, necessidade de se habituar a ver os objetos da região superior. Começará por distinguir
mais facilmente as sombras; em seguida, as imagens dos homens e dos outros objetos que se refletem nas águas;
por último, os próprios objetos. Depois disso, poderá, enfrentando a claridade dos astros e da Lua, contemplar mais
facilmente, durante a noite, os corpos celestes e o próprio céu do que, durante o dia, o Sol e sua luz.
Glauco  - Sem dúvida.
Sócrates    - Por  fim, suponho eu,  será o sol, e não as suas  imagens  refletidas nas águas ou em qualquer outra
coisa, mas o próprio Sol, no seu verdadeiro lugar, que poderá ver e contemplar tal qual é.
Glauco  - Concordo.
Sócrates  - Depois disso, poderá concluir, a respeito do Sol, que é ele que faz as estações e os anos, que governa
tudo no mundo visível e que, de certa maneira, é a causa de  tudo o que ele via com os seus companheiros, na
caverna.
Glauco  - É evidente que chegará a essa conclusão.
Sócrates  - Ora, lembrando-se de sua primeira morada, da sabedoria que aí se professa e daqueles que foram seus
companheiros de cativeiro, não achas que se alegrará com a mudança e lamentará os que lá ficaram?
Glauco  - Sim, com certeza, Sócrates.
Sócrates  - E se então distribuíssem honras e louvores, se tivessem recompensas para aquele que se apercebesse,
com  o  olhar  mais  vivo,  da  passagem  das  sombras,  que  melhor  se  recordasse  das  que  costumavam  chegar  em
primeiro ou em último  lugar, ou virem  juntas, e que por  isso era o mais hábil em adivinhar a sua aparição, e que
provocasse a  inveja daqueles que, entre os prisioneiros, são venerados e poderosos? Ou então, como o herói de
Homero, não preferirá mil vezes ser um simples lavrador, e sofrer tudo no mundo, a voltar às antigas ilusões e viver
como vivia?
Glauco  - Sou de tua opinião. Preferirá sofrer tudo a ter de viver dessa maneira.:
Sócrates   - Imagina ainda que esse homem volta à caverna e vai sentar-se no seu antigo lugar: Não ficará com os
olhos cegos pelas trevas ao se afastar bruscamente da luz do Sol?
Glauco  - Por certo que sim.
Sócrates    -  E  se  tiver  de  entrar  de  novo  em  competição  com  os  prisioneiros  que  não  se  libertaram  de  suas
correntes,  para  julgar  essas  sombras,  estando  ainda  sua  vista  confusa  e  antes  que  seus  olhos  se  tenham
recomposto, pois habituar-se à escuridão exigirá um tempo bastante  longo, não  fará que os outros se riam à sua
custa e digam que, tendo ido lá acima, voltou com a vista estragada, pelo que não vale a pena tentar subir até lá? E
se alguém tentar libertar e conduzir para o alto, esse alguém não o mataria, se pudesse fazê-lo?
Glauco  - Sem nenhuma dúvida.
Sócrates    -  Agora, meu caro Glauco,  é preciso  aplicar,  ponto por  ponto,  esta  imagem ao que  dissemos atrás e
comparar o mundo que nos cerca com a vida da prisão na caverna, e a luz do fogo que a ilumina com a força do
Sol. Quanto à subida à região superior e à contemplação dos seus objetos, se a considerares como a ascensão da
alma para a mansão inteligível, não te enganarás quanto à minha ideia, visto que também tu desejas conhecê-la. Só
Zeus sabe se ela é verdadeira. Quanto a mim, a minha opinião é esta: no mundo  inteligível, a  ideia do bem é a
última a ser apreendida, e com dificuldade, mas não se pode apreendê-la sem concluir que ela é a causa de tudo o
que de reto e belo existe em todas as coisas; no mundo visível, ela engendrou a luz; no mundo inteligível, é ela que
é  soberana  e  dispensa  a  verdade  e  a  inteligência;  e  é  preciso  vê-la  para  se  comportar  com  sabedoria  na  vida
particular e na vida pública.
Glauco  - Concordo com a tua opinião, até onde posso compreendê-la.
(Platão. A República. Livro VII)


	Slide 1
	Slide 2
	Slide 3
	Slide 4

